
Отечественные исследования второй половины ХХ в. 141

А.Б.КАПЛАН

ОТЕЧЕСТВЕННЫЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ XX В.

ОБ АНТИЧНОМ НАСЛЕДИИ В КУЛЬТУРЕ
ВОЗРОЖДЕНИЯ

Достаточно сравнить статью в энциклопедическом словаре
1952 г. (13) «Возрождение» с подобной статьей из энциклопедиче-
ского словаря 1986 г. (9), чтобы заметить, как агитпроповский риго-
ризм 50-х годов сменяется более толерантным и научным подходом к
проблемам Возрождения в 80-е годы. На протяжении 60–80-х годов
сформировалось новое поколение историков культуры, среди них
следует отметить С.С.Аверинцева, Л.М.Баткина, Л.М.Брагину,
О.Ф.Кудрявцева, А.Х.Горфункеля и др. Большинство исследований
было опубликовано в изданиях Комиссии по культуре Возрождения
Научного совета по истории мировой культуры АН СССР, созданной
в 1971 г., в ряде других академических изданий.

Сначала мы коснемся исследований, которые затрагивают от-
дельные проблемы влияния античности на культуру эпохи Возрож-
дения, а затем обратимся к работам обобщающего характера.

Одна из таких проблем – отношение христианства к античной
культуре. Эта проблема затронута в статье А.Х.Горфункеля «Полеми-
ка вокруг античного наследия в эпоху Возрождения» (6). Автор изу-
чает трактаты деятелей церкви, осуждающих пристрастие сторонни-
ков Ренессанса к языческой античной культуре. Но даже самый не-



II. ОБЗОРЫ142

терпимый адепт средневековой схоластики, доминиканец Дж. До-
миничи, автор трактата «Светляк в ночи», проклиная античное на-
следие как наследие дьявола, не может скрыть своего восхищения
перед творениями Петрарки и Боккаччо (6, с. 11). Мы видим, как под
покровом ненависти к новому в сознании таких ретроградов, как
Доминичи, происходит бессознательное признание неких стереоти-
пов ренессансного мышления. Полемизируя со своим главным оп-
понентом гуманистом К.Салютати, Доминичи признает, что его про-
изведения «благоухают Туллиевым красноречием». Флорентийский
канцлер Салютати в XV в. настроен иначе, чем Доминичи. Он осуж-
дает «святую деревенщину». Для него высокая поэзия Священного
Писания не исключает красоты и мудрости античной поэзии. Этиче-
ская мудрость древних совместима с более совершенной христиан-
ской моралью. Эта мысль получила свое развитие в произведениях
Эразма Роттердамского.

Однако и в центре итальянского гуманизма Флоренции суще-
ствовали сторонники Доминичи. Архиепископ Флорентийский Ан-
тонин продолжал выступать с призывами против лишенных христи-
анской благодати древних философов и поэтов. Но между ним и гу-
манистами не было свирепой вражды. Скорее всего, шла острая дис-
куссия о судьбе язычников-философов и поэтов. Многие гуманисты
считали, что Платон, Аристотель, Цицерон и другие известные ан-
тичные деятели науки и искусства не должны испытывать никаких
мучений, они должны жить спокойно в первом круге ада. Об этом
лучше всех написал Данте. Но в последний век Возрождения католи-
ческая церковь в связи с Реформацией вновь стала выступать против
античной культуры. Особенно открыто проклинал античное насле-
дие кардинал Корнето. Он выдвинул тезис о том, что древние фило-
софы – патриархи ереси (6, с. 17). А папа римский Дриан VI пытался
запретить читать языческие книги (6, с. 18). Однако до окончатель-
ного мракобесия дело не дошло. Тридентский собор принял сбалан-
сированное решение: осудив язычество, он не препятствовал упраж-
нениям в латинской и греческой литературе. В эпоху барокко антич-
ное наследие, особенно благодаря иезуитам, весьма виртуозно при-
способлялось к интересам католицизма.

В XV в. в Италии возник небывалый интерес к «Политике»
Аристотеля. Города-коммуны считали себя политическими наслед-
никами греческих полисов. Среди многих гуманистов, изучавших



Отечественные исследования второй половины ХХ в. 143

Аристотеля в оригинале, выделяется Леонардо Бруни, переводчик
«Никомаховой этики» и «Политики» Аристотеля (5; 12). Основной
линией рассуждений Бруни было утверждение демократической рес-
публики как наиболее благотворной формы правления. Леонардо
Бруни даже исказил мысль Аристотеля: ведь Стагирит считал более
нравственными такие режимы, как монархия, аристократия, поли-
тия, противопоставляя им тиранию, олигархию, демократию. Бруни
же заменил политию на демократию, а демократию на анархию. Ари-
стотель не считает всеобщее равенство идеалом. Он пишет о милой
его сердцу политии. «Говоря попросту, полития является как бы сме-
шением олигархии и демократии» (9, с. 502). Итальянские гумани-
сты, такие как Бруни, воспевали республики равных, как бы не заме-
чая, что в городах Италии властью завладевают тираны, такие как
Висконти, Скалигеры, Медичи и т.д. В эпоху Возрождения, так же
как и в период принципа, в менталитете уживались две истины: при-
знание своей страны подлинной республикой и признание власти
сеньора. В эпоху барокко республики обычно считались герцогства-
ми, и воспоминание о республике отступало на задний план. Однако
интерес к проблеме гражданского общества не умирал, а продолжал
расти во многих странах Европы.

Росту интереса к античному наследию содействовал тот факт,
что гуманисты внесли значительный вклад в изучение христианской
мысли древности. Об этом свидетельствует статья И.Х.Черняка (11).
Автор подчеркивает тот факт, что гуманисты с большим пиететом
относились к трудам Августина, Василия Великого, Григория Нази-
анзина, Афанасия Великого и др. Они дали качественный перевод
произведений греческих отцов церкви. Главная заслуга принадлежит
знаменитому переводчику Траверсари. Он и другие гуманисты не
только переводили на латынь известные труды, но и находили руко-
писи, не известные средневековым богословам. Следует отметить
критический подход к источникам, свойственный гуманистам. Один
из наиболее характерных примеров такого подхода – это опроверже-
ние гуманистом Лоренцо Валлой мнения о принадлежности свода
сочинений члену афинского ареопага Дионисию. Балла считал, что
хотя имя Дионисия упоминается в Евангелии, он не мог быть авто-
ром данного свода по ряду причин. В своде сочинений пишется о
всеобщем солнечном затмении, хотя известно, что затмение было
только на земле Иудейской. Никто до папы Григория Великого



II. ОБЗОРЫ144

(VII н.э.) не упоминал этот важнейший документ. Приведя еще ряд
подобных доказательств, Балла приходит к выводу, что автора следует
называть Псевдо-Дионисий Ареопагит. Тот же Балла доказал несоот-
ветствие документа о «Константиновом даре» своему времени (11,
с. 30). Попросту говоря, документ является фальшивкой. Но, не-
смотря на критику религиозных источников, гуманисты оставались
правоверными католиками. Их вера уживалась со свободомыслием, а
нетерпимость реформации, по их мнению, была несовместима с об-
щим строем гуманистической мысли.

Тема человеческой судьбы и свободы человека находила свое
выражение в «учении о фортуне». Гуманистическое мировоззрение
тесно связано с античными представлениями о фортуне. Поражает
напряженное, тревожное внимание человека эпохи Возрождения к
фортуне, тот пристальный взгляд, которым он пытается зафиксиро-
вать ее проявление (8, с. 50).

Мысль о фортуне занимает не только гуманистическую элиту,
она вросла в менталитет народа. Об этом сообщают нам записные
книжки  флорентийского  купца  Д.Ручеллаи. Этот обычный купец
выписывает изречения современных философов и теологов и коммен-
тирует их. Деловой человек, Ручеллаи не может согласиться с утвер-
ждением многих гуманистов, будто фортуна есть воздействие божест-
венных законов на человеческую жизнь (8, с. 51). В таком утверждении
чувствуется влияние традиционного средневекового богословского
представления о фортуне как исполнительнице божественного про-
мысла. Однако у купца, жизнь которого была цепью неожиданных
событий, подобный взгляд не встречал полного понимания. Если при-
знать фортуну адекватной воле Бога, то может произойти десакрали-
зация окружающего мира. Не только Ручеллаи, но великий Петрарка
не мог решить проблему совмещения природы и фортуны. Петрарка
считал мир природы разумным, а мир фортуны опасным. Но в тоже
время он признавал нераздельность природы и фортуны (8, с. 52). То-
нальность у Макиавелли несколько другая: человек не должен никогда
пренебрегать фортуной (8, с. 51). Это активное отношение к случаю
соответствовало развитию личностного начала в человеке.

Новое мировоззрение во многом исходило из взглядов антич-
ных авторов, особенно эпохи позднего Рима. В это тяжелое перемен-
чивое время «фортуна в сознании человека... превратилась во все-
могущую силу, символизирующую непостоянство» (8, с.54). Харак-



Отечественные исследования второй половины ХХ в. 145

терно, что в это время в народном сознании получает распростране-
ние описанный Плинием Старшим культ фортуны-«пантеи», внут-
ренне тревожный образ анархичного беспринципного бытия, богини
изменчивой, непостоянной, ненадежной, слепой, покровительст-
вующей недостойным (8, с. 54). Почитание фортуны сохранилось и в
Средние века среди простого народа, несмотря на стремление идео-
логов церкви вытравить этот культ из массового сознания.

Культ фортуны возродился в творчестве деятелей Ренессанса
на базе глубокого осмысления античной этики. Фортуна, «взятая са-
ма по себе, т.е. абстрагированная от жизненного опыта, представля-
лась человеку Возрождения одновременно доброй и злой, благопри-
ятствующей и враждебной ему, улыбающейся и зловещей» (8, с. 54).
Таким образом, сама фортуна представляла собой нечто нейтральное
и изменчивое. «Вещи подвластные фортуне по самой природе своей
не хороши и не плохи», – писал известный гуманист Леон Баттиста
Альберти (цит. по: 8, с.57). Поскольку фортуна нейтральна и даже
безразлична к человеку, последний не связан здесь с нравственным
императивом. Непредвидимые обстоятельства требуют собственной
инициативы. На этой почве зарождается мировоззрение, нашедшее
свое законченное выражение в трудах Макиавелли. Во многих про-
изведениях гуманистов абстрактное понятие фортуны обретает об-
разную телесность капризной женщины, враждебной разуму. Этот
образ помог Макиавелли сформулировать свое кредо. Он пишет, что
по отношению к фортуне «...лучше быть напористым, чем почти-
тельным; ведь фортуна – женщина, и если желаешь владеть ею, нуж-
но ее бить и толкать; она охотнее покоряется людям напористым,
нежели тем, кто ведет себя сдержанно. И, наконец, как женщина,
она любит молодых, менее почтительных, более горячих, командую-
щих ею с большей отвагой» (8, с. 55). Фортуна в эпоху Возрождения,
отмечает О.Кудрявцев, с одной стороны, представляется как сила,
чуждая человеку, с другой – как сила, покушающаяся на авторитет
Бога. «Она разорвала патриархальные отношения между человеком и
Богом, уничтожила абсолютное тождество между субъектом и объек-
том, заставив индивида впервые с такой силой ощутить всю бездну
различия между существующим самим по себе бытием и становлени-
ем как непрерывным изменением» (8, с. 55). Оставаясь верующим,
человек эпохи Возрождения по-новому воспринимал окружающий
его мир, произошло отчуждение внешней среды от индивида. Ощу-



II. ОБЗОРЫ146

щая иррациональность чужеродной сферы, человек эпохи Ренессан-
са все больше привыкал отступать от обычая, начиная развивать
творческую инициативу.

Проблема влияния античной культуры на культуру эпохи Возро-
ждения прослеживается в трудах С.С.Аверинцева, в частности, в статье
«Античный риторический идеал и культура Возрождения» (1). Автор
начинает свою статью, анализируя один из памфлетов Петрарки, где
красочно выражена одна из любимых мыслей деятелей Возрождения о
связи двух культур. Петрарка, большой поклонник Цицерона, пишет:
«Конечно, я не цицеронианец и не платоник, но христианин, ибо нима-
ло не сомневаюсь, что Цицерон сам бы стал христианином, если бы
смог увидеть Христа либо узнать Христово учение» (цит. по: 1, с. 142).
Эта мысль не нова: автор приводит пример из творчества византийского
поэта XI в. Иоанна Мавропода, который обращался к Христу со слезной
просьбой об упокоении душ Платона и Плутарха. В итальянской позд-
несредневековой поэзии неоднократно выражена мысль, что если бы
апостол Павел был знаком с Вергилием, он испытал бы восхищение его
творчеством и обратил поэта в христианскую веру. Но, подчеркивает
С.С.Аверинцев, Цицерон не Платон и не Вергилий. Это земной чело-
век, политик и адвокат. Это понимали средневековые поэты и люди ру-
бежа эпох Возрождения и Барокко, такие, как, например, Монтень (1,
с. 143). Для Петрарки Цицерон не «великий стряпчий», а «зеркало Пла-
тона», ибо чтение Цицерона привело великого Августина к знакомству с
Платоном, а затем к христианству. Но спустя 22 года Петрарка с удивле-
нием обнаружил в переписке Цицерона отношение римского оратора к
философии не как к сущности жизни, а как к средству сделать риторику
более действенной и авторитетной. За это Цицерона осуждали и отцы
церкви. Но для гуманистов поколения Петрарки риторика не выступала
чем-то враждебным философии. Интеллигенты XIV–XV вв. были ближе
по своему мировосприятию к грекам и римлянам, чем ученые Средне-
вековья. Автор отмечает, что в древнегреческом срезе мышления, в ан-
тичной парадигме понятие культуры – это «пайдейя». В нем сплетались
два понятия: культура и педагогика. Античный термин содержал внутри
себя «две силы, пребывающие в постоянном конфликте, но и контакте,
в противостоянии, но и взаимной соотнесенности» (1, с. 146). Филосо-
фия ищет истину, риторика – убедительность. Лицо культуры двоится.
Аверинцев отмечает, что на протяжении веков развития античной куль-
туры шла борьба двух ее начал. Пайдейя существовала и под знаком фи-



Отечественные исследования второй половины ХХ в. 147

лософии, и под знаком риторики. Что касается изобразительного искус-
ства, то при всем восхищении творчеством Фидия, Поликлета оно не
входило в состав понятия «пайдейя» (1, с. 147). В раннем Возрождении
это умонастроение еще господствовало. Петрарка строго различал «лю-
дей книги» – ораторов и философов от людей ручного труда, включая в
их число художников, скульпторов и музыкантов. Но уже представители
классического Ренессанса, такие как Вазари, обожествляли творчество
Леонардо, Рафаэля и Микеланджело. Деятели Возрождения заимство-
вали торжественный эпитет «divinus» у античных авторов, которые по-
добным словом награждали как Платона, так и Цицерона. Но, отмечает
С.С.Аверинцев, и в древние времена можно проследить в трудах Диона,
Хризостома и Плотина нехарактерное для той эпохи безраздельное вос-
хищение статуей Зевса работы Фидия. Углубленный в решение вечных
проблем философ и умеющий рассуждать обо всем дилетант-ритор от-
личаются от универсального человека Возрождения. Великие публици-
сты эпохи Возрождения сумели создать образ человека неограниченных
возможностей, проявляющихся во всех сферах бытия. Однако уже
Шекспир сказал, что человек и венец творения, и жалкий прах. Пас-
каль, заключает Аверинцев, в своем рассуждении о величии и ничтоже-
стве как единой реальности и единой теме для мысли... выходит за пре-
делы механической противоположности «хвалы» и «хулы» (1, с. 152) –
стереотипов Средневековья и Ренессанса.

Свою статью «Данте и Вергилий: (Литература раннего итальян-
ского Возрожения и традиция античной классики)» Г.И.Хлодовский
посвящает роли классической латыни в формировании народного ли-
тературного языка Италии. Автор указывает, что Данте особенно вы-
соко ценил четырех римских поэтов: Вергилия, Овидия, Стация и Лу-
кана. Правда, и в средневековых школьных грамматиках эти поэты
являются образцами для стихосложения и красноречия. Но, пишет
И.Хлодовский, образцовые поэты Рима поставлены у Данте в такой
контекст, в котором они не стояли и не могли стоять ни в одной из
средневековых риторик (10, с. 155). В своем трактате «О народном
красноречии» Данте разрабатывал основы итальянского народного
языка, сравнивая творчество античных поэтов с творчеством своих
современников: Гвидо Гвинцелли, Чино де Пистойя, Гвидо Кавалькан-
ти, а также с произведениями провансальских трубадуров и сицилий-
ских поэтов. Данте стремился к тому, чтобы в итальянской литературе
господствовал «осевой язык». Он понимал, что единый литературный



II. ОБЗОРЫ148

народный язык создает условия для объединения раздробленной Ита-
лии. Эта мечта Данте стала действительностью только в позапрошлом
веке. Нарождающаяся гуманистическая интеллигенция должна, по
мысли Данте, стать объединительной силой (10, с. 156). Хотя великий
поэт, по мнению автора, не может полностью считаться представите-
лем классического гуманизма (он находится на рубеже Средневековья
и Возрождения), «Божественная комедия» несет в себе совершенно
новый тип мышления, где средневековое мировосприятие как бы сли-
вается с античным, происходит «диалог культур». Это особенно ярко
выражено в образе Вергилия. Он является не только учителем Данте,
но собратом его по творчеству. Итальянский поэт говорит, обращаясь
к Вергилию: «Ты единственный, у кого я воспринял тот прекрасный
стиль, который меня прославил» (10, с. 157). Прекрасный стиль, пи-
шет автор, – это уже вполне индивидуальный художественный стиль
осознавшего свое значение поэта (10, с. 158). Именно на примере Дан-
те можно наблюдать рождение нового языка и типа мышления, поя-
вившегося на стыке двух культур.

Если Хлодовский изучает рождение новой культуры в творчест-
ве Данте, то внимание известного историка итальянской культуры
Л.М.Баткина приковано к пасторальной поэме Джакопо Саннадзаро
(1456–1530), опубликованной в 1504 г. в период позднего Возрожде-
ния. Статья Л.М.Баткина носит название «Мотив разнообразия в
“Аркадии” Саннадзаро и новый культурный смысл античного жанра»
(4).

Гуманистическая идея «культивации природы» наиболее четко
была выражена в идиллической пасторали. «Внешний смысл ренес-
сансной пасторали, как и в античной – ностальгия по естественному
существованию и первобытной сельской простоте» (4, с. 159). По
существу, это был искусственно сконструированный идеальный мир.
Идеализация сельской жизни, нашедшая свое наиболее талантливое
выражение в «Буколиках» Вергилия, была одной из распространен-
ных тем в эпоху Возрождения.

В «Аркадии» Саннадзаро описываются прелестные уголки
природы, волшебная небольшая роща из 16 деревьев, разнообразию
и красоте которых мог позавидовать любой ботанический сад. В ес-
тественном состоянии такое сочетание растений невозможно. Но
под пером Саннадзаро возникает картина полной безыскусности,
ненарочитости. В то же время Саннадзаро прибегает к детальному



Отечественные исследования второй половины ХХ в. 149

описанию деревьев, сравнивает их с лучшими творениями архитек-
туры. Рассказ о деревьях связан с учеными и мифологическими ре-
минисценциями. Здесь на маленьком кусочке земли можно обнару-
жить все разнообразие мира. Здесь царят и гармония, и порядок. Эти
деревья не настолько неучтивы, чтобы вовсе преградить своей тенью
доступ к солнечным лучам. Роща пронизана светом, разомкнута, от-
крыта и вместе с тем строго завершена и центрирована (4, с. 162). Ее
построение напоминает расположение деревьев на многих ренессан-
ских картинах. Описание деревьев чередуется с описанием произве-
дений искусства, которыми так богата Аркадия. Причем на настен-
ных фресках изображены Аполлон, пасущий стадо, нимфы, пресле-
дуемые сатирами. Население составляют в основном идиллические
пастухи и пастушки. Таким образом, природа отражается в искусстве,
а искусство в природе. Подобная искусственность представлялась
слащавой, особенно в период развития романтизма. Автор отмечает,
что в позднейшие времена было утеряно восприятие ритма описа-
ния, предметного и словесного чередования. В эпоху Возрождения
«статика не мешала наслаждаться» (4, с. 164). Многословие Саннад-
заро сводится к строгому перечислению близких по смыслу предме-
тов. В одной фразе Баткин насчитывает 31 наименование. Саннадза-
ро стремится к тому, чтобы каждое движение человека или живот-
ного доставляло читателю эстетическое удовольствие. Особенно
много места уделено рассказам о певческих и спортивных состязани-
ях пастухов. Причем в процессе соревнования между жителями нет
ни грана вражды. Побеждающий вызывает чувство восхищения у
соперника. Взаимная радость поддерживалась равновесием в состя-
зании: проигравший, как правило, побеждал в следующем соревно-
вании. Как уже отмечалось, в основе «Аркадии» были «Буколики»
Вергилия. Саннадзаро стремится развить картины Вергилия. Совре-
менному читателю эти картины кажутся нагроможденными предме-
тами. Однако нельзя рассматривать картины Саннадзаро в отрыве от
контекста эпохи.

Вопрос о соотношении ренессансной пасторали с пасторалью
античной ранее ставился преимущественно в плане литературно-
генетическом. Но, отмечает Баткин, при сравнении «Буколик» и
«Аркадии» наблюдается коренное преобразование всей семиотиче-
ской ситуации. Вергилия можно считать инициатором особого жанра
в латинской литературе. При всей символичности идиллического



II. ОБЗОРЫ150

пейзажа он был кровно связан с реальным миром. «Аркадия у Верги-
лия была, так сказать, результатом первичной систематизации дере-
венской природы и обычаев, их превращения в знаки высокой куль-
туры. Поэтому, между прочим, у Вергилия пастушеская жизнь еще не
лишена действительно сочных материальных подробностей, а подчас
и некоторой грубоватости во вкусе латинской комедии» (4, с. 169).

Для пасторального романа Саннадзаро Аркадия – прежде всего
античная страна. Автор романа сознательно подчеркивает отличие
«аркадского бытия» от жизни своего времени. Здесь сливаются два
чувства: ощущение дистанции, отделяющей человека Возрождения от
античности, и чувство переселения в античность, превращение ее в
собственную жизненно-культурную реальность. Ренессансная пасто-
раль, отмечает Баткин, «это, так сказать, вторичная семиотизация про-
стой естественной жизни, включение ее в готовый знаковый ряд. По-
этому от Боккаччо к Саннадзаро окультуренность, искусственность
аркадийского мира многократно усиливается» (4, с. 169).

Для пасторали позднего Возрождения характерны система на-
меков, непрерывная игра реминисценциями. Это обстоятельство тре-
бовало от читателя установки на дешифровку. Для читателя XX в. она
затруднительна, для современников Саннадзаро она была достаточно
легкой и даже служила источником наслаждения. Чтение подобной
пасторали носило своеобразный характер: читатель постоянно сопос-
тавлял идиллические картины с реальностью. Авторы эпохи Возрож-
дения, актуализируя античность, придавали ей новое качество.

Мы позволим себе заключить наш обзор рассмотрением двух
статей более общего характера: И.Е.Даниловой «О категории време-
ни в живописи Средних веков и раннего Возрождения» (7) и
Л.М.Баткина «Итальянский гуманистический диалог XV века» (3).
Обратимся к статье И.Е.Даниловой. Автор отмечает, что для человека
Средневековья Божественная вечность и тварное время были несо-
вместимы. Они противопоставлялись друг другу в отличие от про-
странственно-временной замкнутости античного мира. Многообраз-
ное историческое время было отделено в сознании людей от са-
кральной вечности. Соединение их могло произойти в День Страш-
ного суда. Время и пространство для средневекового человека было
«качественно окрашено» (7, с. 158). Человек жил как бы под посто-
янным воздействием невидимых полюсов добра и зла. В этом его
убеждала пространственная символика храма. В средневековой архи-



Отечественные исследования второй половины ХХ в. 151

тектуре определенное значение имела определенная схема, в основе
которой лежал крест. Символика креста, отмечает автор, «имела, по-
видимому, два аспекта: сюжетно крест был связан с евангельской
легендой о распятии Христа, структурно с системой пространствен-
ной ориентации Средневековья. Знак креста представлял собой пре-
дельно простую емкую геометрическую формулу основных про-
странственных временных и нравственных оппозиций, на которых
строилась средневековая модель мира» (7, с. 159). Иными словами,
крест, который притягивал к своей сердцевине как правую – поло-
жительную – сторону, так и левую – отрицательную, так же как и
верх и низ, напоминал о существовании сакральной вечности. В жи-
вописи эта тема получила свое воплощение во множестве икон и
картин с изображением Страшного суда. Не случайно, отмечает
И.Е.Данило-ва, в итальянской живописи эпохи Возрождения, в
XIV–XV вв. картины, изображающие Страшный суд, были редки.
Для человека Ренессанса более близок сюжет начала времени, а не
его конца. Если мифологическому времени эпохи античности при-
суще отсутствие вопроса о начале и конце времени, то для ментали-
тета человека эпохи Возрождения характерно осознание времени как
начала. То настоящее, в котором живет человек Возрождения, при-
обретает небывалую значительность (7, с. 163).

Если средневековая икона являлась окном в вечность, то кар-
тина эпохи Ренессанса – это прежде всего фиксация настоящего или
определенного исторического времени. Именно в период Возрожде-
ния произошло осознание специфики исторического времени. Не
отрицая религиозной догматики, гуманисты вводили в обиход новую
оценку времени как настоящего, прошедшего и будущего. Для них
языческая античность несла в себе нетленную красоту, а Средневеко-
вье являлось темным. В период расцвета Флоренции во второй поло-
вине XV в. вновь получил распространение миф о золотом веке гос-
подства бога Сатурна или правления императора Августа. С именем
флорентийского герцога Лоренцо Великолепного местные поэты
связывали наступление нового золотого века: «Человек Возрождения
овладевал временем, – пишет И.Е.Данилова, – овладевал временем
так же, как он овладевал пространством, и так же как пространство
было понято, измерено, расчленено, выстроено в соответствии и с
точкой зрения человека, находящейся в глазу человека, так и все ми-
ровое время было разделено на периоды, расположено в перспективе



II. ОБЗОРЫ152

и сведено в единой точке схода, в сознании человека и в его памяти»
(7, с. 166).

Известный гуманист своей эпохи Марсилио Фичино писал,
что разумная человеческая душа – это место, где конечное встречает-
ся с бесконечным, время с вечностью, разумная человеческая душа
объединяет в себе вечность и время. В эпоху Возрождения человек
впервые по-настоящему ощутил время как свою собственность. Есть
три вещи, которые человек может назвать своей личной собственно-
стью, «это душа, тело и... самая драгоценная вещь... время», – писал
один из самых авторитетных мыслителей своего времени Леон Бати-
ста Альберти (7, с. 166).

Человек Возрождения не приемлет смерть, ненавидит старость.
Альберти, Ваала, Леонардо не устают повторять о бренности старости.
В эпоху Возрождения автор мог так сказать о смерти своего героя: «Его
постиг злой рок». Такое отношение к смерти порождало стремление
оставить свой след в памяти потомков. Это был один из стимулов раз-
вития портретной живописи и живописи вообще. «Поистине всякий
отпечаток хочет вечности» (цит. по: 7, с. 167), – говорил Леонардо. Со-
поставляя живопись с другими видами искусств, гениальный худож-
ник указывал, что поэзия и музыка живут и умирают во времени, ибо
одна часть музыкального произведения исчезает, чтобы уступить место
другой, как и в поэзии. «В живописи все части, “составляющие боже-
ственные красоты”, собранные одновременно все вместе, доставля-
ют... наслаждение своими божественными пропорциями» (7, с. 169).
Даже картины, посвященные религиозному сюжету, строятся по фор-
муле пространственно-временного единства.

Л.М.Баткин в статье «Итальянский гуманистический диалог
XV в.» (3) отмечает, что итальянские гуманисты возродили античный
диалог, который наряду с эпистолой стал их излюбленным жанром.
Автор стремится показать зависимость гуманистического диалога от
античной традиции и в тоже время подчеркнуть его уникальность в
истории жанра. Л.М.Баткин утверждает, что элементы средневеко-
вого мышления были очень живучи в гуманистических диалогах. Та-
кому плюрализму соответствовала сама гибкая структура диалога.
Диалог эпохи Возрождения как специфическая форма культурного
поведения интересен не только и даже не столько определением за-
конченной истины, а стилем мышления. Для историка науки
Л.Ольшки красноречие и античная эрудиция, которой гуманисты



Отечественные исследования второй половины ХХ в. 153

гордились, казалась историческим балластом, мешавшим подготовке
к более строгому и дисциплинированному стилю мышления. Ольш-
ки, по мнению Баткина, подробно рассмотревший характер гумани-
стического диалога, «дотронулся до преблемы, не заметив ее» (3,
с.182). Гуманистический диалог был методом познания, формой
культуры и образом жизни. Этот диалог представлял собой также вид
умственной игры, доставлявшей ее участникам редкое удовольствие.
Особое наслаждение гуманисты получали от обращения к античным
авторам. Участники диалога проявляют большую терпимость друг к
другу. Они любят шутку и розыгрыш. Они одновременно восхваляют
античных авторов и гордятся тремя современными светочами: Данте,
Петраркой и Боккаччо. Многих исследователей гуманистических
диалогов удивляет «логически-беззаботное совмещение совершенно
разных по происхождению философских и всяких других постула-
тов» (3, с. 192). Так, гуманист Верджерио мог одновременно восхва-
лять и республиканизм, и монархизм. Но, подчеркивает Баткин, рес-
публиканизм и монархизм для Верджерио, как и для других гумани-
стов, «равно освященные античностью две культурные возможности.
Поэтому казалось естественным обосновывать и ту и другую» (3,
с. 193). Ведь в древнеримской концепции свобода и мир часто пере-
плетаются. Идея римского мира «pax» исторически неотделима от
цезаризма. А мир для римлянина означал свободу от гражданских
войн. В риторическом состязании гуманистов часто моральная оцен-
ка Брута и Цезаря была неоднозначна. Все зависело от предмета спо-
ра. Брут мог выступать в роли и убийцы, и героя, так же как Цезарь
мог быть в роли тирана или спасителя государства.

Один из важных вопросов, который занимал гуманистов, – это
отношение между изящной словесностью и схоластикой. Диалоги
итальянских просветителей XV в. свидетельствуют, что непримири-
мой вражды между средневековой философией и творчеством гума-
нистов не было. Была двусторонняя оценка. Она выражена в диалоге
двух гуманистов: Пико делла Мирандолы и Эрмолао Барбаро. Бат-
кин высказывает предположение, что этот диалог сочинен одним
Пико (3, с. 196). Теза Барбаро заключается в том, что он противопос-
тавляет современной литературе варварскую философию Средневе-
ковья. В ответ Пико защищает схоластику: гуманистический ритор
по своей воле меняет суть при помощи слов «...ибо его цель увлечь
слушателей... Философу ни к чему изящество, ловкость, прельсти-



II. ОБЗОРЫ154

тельность» (3, с. 195). Пико делает вывод, что громоздкая истина все
же лучше, чем самая изящная риторика. Его оппонент высмеивает
подобные высказывания, заявляя, что «философия исследует самые
существенные и божественные истины, ей надлежит говорить самым
прекрасным языком... Защищать варварскую философию нельзя, как
нельзя отбелить эфиопа» (3, с. 196). В сущности, оба спорщика стре-
мятся к одному – придать философии красивую форму. Стремление
породнить философию и литературу ярко выражено в творчестве из-
вестного поэта Возрождения Анжело Полициано. Это один из наи-
более признанных латинских поэтов второй половины XV в. «Вели-
кий мэтр словесности, спорящий со своей тягой к философии» (3,
с. 198). Полициано писал: «Ведь кто не философствует, тот не живет
в мире с душевной добродетелью» (3, с. 198). Он часто вел спор с са-
мим собой. И этот спор поэта, мечтавшего подчинить свою музу
сложной мудрости, был одним из воплощений общего настроения
гуманистов. «Невозможность синтеза поэзии и философии находила
оправдание в разделении модусов истины и бытия в признании ко-
нечной вечной истины в Боге» (3, с. 199).

Одна из интересных бесед содержится в сочинении Лоренцо
Баллы «О наслаждении» (3, с. 199). Участники коллективного диспута
всячески подчеркивают свое пристрастие к античной культуре. Да и
сама беседа по своему этическому рисунку во многом напоминает
«Пир» Платона. Острый спор отнюдь не враждебен, он прерывается
шутками и возлияниями (3, с. 200). Но в споре присутствует и высокая
серьезность, желание открыть истину самому себе сочетается с насла-
ждением слушать другого. «Гуманисты спорят не на шутку. Это их под-
линные, а не притворные мнения, но они готовы к диалогу, готовы,
если будут убеждены в обратном, отказаться от своих мнений, и тем
обнаруживают, что не срослись с ними и могут отделиться от себя са-
мих» (3, с. 201). В беседе сопоставляются стоические и эпикурейские
взгляды на мир. Стоик приводит примеры несовершенства мира, эпи-
куреец воспевает наслаждение и природу. Для автора диалога Баллы
гедонистическая точка зрения ближе, но он понимает и всю серьез-
ность стоических аргументов. Оба мотива как бы сливаются в христи-
анском гуманизме. Это оптимистическое христианство, в котором
апокалиптика не отрицается, но звучит приглушенно. Последний ора-
тор обладает искусством синтеза примирения, но заключение не есть
навязанная истина, а итог коллективных усилий спорящих.



Отечественные исследования второй половины ХХ в. 155

Последним из рассматриваемых автором диалогов является
диалог между секретарем папской курии Лапо Кастильонко и его
другом Анджело Реканати. Анджело пытается доказать своему собе-
седнику, что папский двор состоит в основном из людей невежест-
венных и развратных. Лапо защищает курию, говоря, что она являет-
ся местом роскоши и красоты. «Он описывает великолепие церков-
ной мессы, которую служит первосвященник» (3, с. 205). Читатель
может заметить, что спорщики не опровергают друг друга, а говорят
о разных вещах: непорядочности папских чиновников и музыкаль-
ности римской капеллы. Более того, они в ходе диалога как бы ме-
няются местами: Лапо, обратясь к теме совершенствования папской
курии, произносит проклятия по поводу поведения чиновников, а
Анджело умоляет его утихнуть, ибо Лапо может на себя навлечь гнев
папского окружения. Здесь наиболее отчетливо видно, что форма
спора сосуществует с наличием соглашения в содержании. Автори-
тарность Средневековья уступила плюрализму и толерантности Ре-
нессанса. Сущность Возрождения в объединении различных культур.
Христианская культура средневековой Европы обогатилась при но-
вой встрече с античной культурой. «Целостность Возрождения со-
стоялась как вечная незавершенность, вечная потенциальность, как
бесконечная переход...» (3, с. 210). Сопоставляя диалоги Возрождения
с диалогами Платона, Л.М.Баткин подчеркивает, что «нет ничего
более монологичного, чем платоновский диалог. Сократ непроница-
ем и недосягаем для собеседников, он легко манипулирует ими, ос-
таваясь недвижимым» (3, с. 213). Сократ всегда выразитель мысли
Платона. «Чужие мысли не участвуют в споре... мысль Сократа внут-
ренне диалогична» (3, с. 213). Он проигрывает различные подходы к
решению вопроса и отходит от них, мысль развивается самостоя-
тельно, порой отталкиваясь от возражений оппонентов. По сравне-
нию с диалогами Платона гуманистические диалоги выглядят усерд-
ным школярством. Но во многом уступая Платону в глубине мышле-
ния, гуманисты решали иную проблему – проблему объединения
разнородных культур.

Что делает схожими все работы, рассмотренные в данном об-
зоре? На наш взгляд, то, что в трудах, созданных в стране, где офи-
циальной истиной считалась первостепенность мирового револю-
ционного процесса, оправдывалось насильственное переустройство
мира, историки культуры доказывали возможность эволюционного



II. ОБЗОРЫ156

преобразования в области культуры, приоритет не взаимоисклю-
чающего антагонизма, а взаимопримиряющего синтеза. К этому сле-
дует добавить следующее: конечно, существует революционное ис-
кусство, отражавшее классовые чаяния угнетенных людей, но время,
главный судья подлинной культуры, как правило, отвергает произве-
дения, несущие заряд человеконенавистнических настроений. Не
случайно фашизм не смог создать подлинных памятников культуры.
Магистральным путем развития культуры является диалог культур,
либо встреча разных потоков литературы и искусства, либо новое
прочтение и видение культурных достижений прошлого. Великий
пример такого процесса – развитие культуры в эпоху Возрождения.

Список литературы

1. Аверинцев С.С. Античный риторический идеал и культура Возрождения // Антич-
ное наследие в культуре Возрождения. – М., 1984. – С. 142–154.

2. Аристотель. Политика // Аристотель. Соч.: В 4 т. – М., 1984. – Т. 4. – С. 375–644.
3. Баткин Л.М. Итальянский гуманистический диалог XV века // Из истории культу-

ры Средних веков и Возрождения. – М., 1976. – С. 175–221.
4. Баткин Л.М. Мотив «разнообразия» в «Аркадии» Саннадзаро и новый культурный

смысл античного жанра // Античное наследие... – С. 159–171.
5. Брагина Л.М. Гражданский гуманизм и античная этико-политическая мысль // –

Там же. – С. 20–27.
6. Горфункель А.Х. Полемика вокруг античного наследия в эпоху Возрождения // –

Там же. – С. 5–19.
7. Данилова И.Е. Категории времени в живописи Средних веков и Раннего Возрож-

дения // Из истории культуры... – М., 1976. – С. 157–174.
8. Кудрявцев О.Ф. Античные представления о Фортуне в ренессансном мировоззре-

нии // Античное наследие... – С. 50–57.
9. Советский энциклопедический словарь. – М., 1986.
10. Хлодовский Р.И. Данте и Вергилий: (Литература раннего итальянского Возрожде-

ния и традиция античной классики) // Античное наследие... – С. 154–159.
11. Черняк И.Х. Гуманизм эпохи Возрождения и христианская мысль древности //

Там же. – С. 27–40.
12. Эльфонд И.Я. Леонардо Бруни и греческая философия // Там же. – С. 58–66.
13. Энциклопедический словарь. – М., 1953.


